
Предисловие 

 

6

Л.В. СКВОРЦОВ 

ПРЕДИСЛОВИЕ: 
КИБЕРНЕТИЧЕСКИЙ ОБЪЕКТ  
И ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ 

 
XXI век ставит современную цивилизацию перед беспреце-

дентными вызовами. Необычность этих вызовов связана с откры-
тием скрытых угроз в традиционных опорах жизни.  

Исторически человек утверждал основания своего цивилиза-
ционного бытия в преодолении сопротивления со стороны природы. 
Цивилизация родилась как укрощение природы. Формы цивилиза-
ции – это вариации природы, приспособленной путем обработки к 
основным потребностям человека. Жилище – это создание недвижи-
мого барьера на пути природных – температурных, климатических, и 
иных – воздействий на человека. Пища – это отделенная и приготов-
ленная для потребления часть природы. Одежда – это располагаю-
щаяся на человеке обработанная определенным образом природа, 
приспособленная для его ограждения от внешних воздействий. 

В этом контексте культ – это вера в возможность духовного 
превращения сил природы из сил зла в силы общего блага. 

Формирующиеся между человеком и создаваемой средой со-
ответствия образуют цивилизацию как целостность гармонии внут-
реннего поля бытия человека, которая начинает воспроизводить 
себя в константных формах. Цивилизация обретает свои константы 
и стабильность, за пределами которых оказывается безотноситель-
ная нецивилизационная объективность. 

Посредником между человеком и безотносительной объек-
тивностью становятся исторически формирующиеся и кумулятивно 
совершенствующиеся на основе опыта и науки техника и технология. 
Они являются продуктом свободы творческих усилий человека. 



Кибернетический объект и гуманитарное знание 

 

7 

Вместе с тем свобода заключает в себе то абсолютное начало, ко-
торое определяет реальность возникновения неожиданных мета-
морфоз бытия. 

Цивилизация содержит в себе как потенцию неожиданных 
метаморфоз, так и фундаментальные зависимости человека от тех 
рамок, которые формируются качествами техники и технологии. 

Слияние свободы и необходимости в бытии цивилизации – 
это основание истины закона свободы, в соответствии с которым 
человек признает свое подчинение высшим смыслам как высшим 
силам цивилизационной жизни. Действие закона свободы находит 
свое отражение уже в пантеоне языческих богов, не способных ми-
риться с возможностью достижения человеком свободы от их гос-
подства. Так, самосознание человека через посредство культа огра-
ничивает собственную свободу. И это ограничение есть истина 
бытия, которая, однако, заключает в себе потенцию не-истины. 
Миф отражает эту амбивалентность бытия человека. 

Языческие боги подвергают жестокому наказанию Прометея, 
научившего человека различным ремеслам и умению обращаться с 
огнем. Человек посредством совершенствования технических зна-
ний может делать то, что было доступно языческому богу. Это оз-
начает неизбежность изменения культа. 

Новая религия дает ответ на коренной вопрос: какой должна 
быть новая тварь? То есть какую сущность должна обрести при-
родная оболочка человека, чтобы приобщиться к сакральности, 
которая превращает людей в носителей цивилизации и охранителей 
высших духовных ценностей как ценностей «не от мира сего». Но-
вый культ помещает основание цивилизации в качества человека. 

В своей исходной форме человек, приобщенный к сакрально-
сти, – это нравственный образец, указатель истинного пути. Выбор 
истинного пути, указанного нравственным образом, – это свобод-
ный выбор. И в этом выборе каждый обретает свою свободу, кото-
рая радикально отличается от обретения человеком свободы через 
посредство овладения техникой и технологией. Овладение техни-
кой и технологией формирует самосознание, нацеленное на дости-
жение господства. Господство диктует признание уникальной ве-
ликой личности и приоритета рационального расчета, рождающего 
скептическое отношение к истине сакральности как цивилизацион-
ному критерию. Овладение знанием означает овладение силами 



Предисловие 

 

8

природы и духовное восхождение человека-гения на те освобо-
дившиеся пьедесталы, которые занимали языческие боги. Великий 
человек воспринимает себя в качестве вершины творения. 

Сакральность с ее абсолютизацией нравственных установок 
представляется препятствием на пути великой личности к дости-
жению господства. 

В связке человек–техника и технология происходит скрытое 
возрождение в формах массового поведения, образе жизни языче-
ских представлений, переход от первоначальной аскезы напряжен-
ной деятельности к гедонистической установке жизни. 

Эта связка стала очевидным выражением общего блага, на-
столько очевидным, что ее как бы перестали замечать, наподобие 
того, как не замечают общего блага чистого воздуха до тех пор, 
пока он остается чистым.  

Парадоксальность современной ситуации как раз состоит в 
том, что в бесспорном и очевидном общем благе, ключевом усло-
вии сохранения и совершенствования цивилизации, стали обнару-
живаться явления, угрожающие ее существованию. 

Эрозия сакральности, превращение нравственного образца из 
феномена ориентира жизни в феномен повествования священной 
истории порождали парадоксальные явления нравственного сколь-
жения человека в низ духовной лестницы. Этот процесс первона-
чально не воспринимался как фатальное явление. Серьезные со-
мнения возникают в процессе и после Первой мировой войны. 
Пулемет, танк, иприт – порождения техники и технологии, в кото-
рых содержалась какая-то новая деструктивная потенция. Но ведь 
война – это явление, присущее истории. Можно ли рассматривать 
появление новых средств ведения войны как необычное явление? 

Симптомом необычности этих средств было их массовое 
воздействие. И это воздействие порождено научным знанием. И все 
же цивилизация смогла пережить пулемет и иприт. 

Середина ХХ в. внесла дополнительное качество в постанов-
ку этого вопроса. Это качество определили две атомные бомбы, 
сброшенные на японские города – Хиросиму и Нагасаки. Вклад в 
победу над японским агрессором во Второй мировой войне (оче-
видное благо, рожденное новой технологией и новой техникой) 
обнаружил реальную техническую возможность полной самодест-
рукции цивилизации. 



Кибернетический объект и гуманитарное знание 

 

9 

Открывался ли тем самым «дьявольский лик» техники и тех-
нологии или же это перенесение на технику и технологию следст-
вий нравственного падения цивилизации? От ответа на этот вопрос 
зависит очень многое. Речь идет об осмысленном выборе пути. 
Нельзя не видеть, что повсюду в мире в общественном сознании 
техника и технология перестают восприниматься как безусловные 
носители блага; начинается подспудный сдвиг от рационализма в 
сторону поиска иных опор жизни. И это – сдвиг в сторону природы 
как нравственного антипода техники. Теперь человек «прозревает» 
и видит в природе те чудесные спасительные качества, которые 
нужно сохранить, чтобы обеспечить собственное выживание. 

Природа – партнер человека по выживанию. Но признание 
этого требует коррекции взгляда человека на самого себя. 

Если человек видит истину бытия в своем природном начале, 
то тогда не должно казаться страшным его самопревращение в пе-
щерного человека. Мы уже видим лики ирокезов на наших улицах, 
тела и лица покрытые татуировками и проколотые металлическими 
изделиями. И, видимо, это лишь первые шаги в сторону новых-
старых форм бытия. 

Как можно объяснить эти «чудачества»? 
Став вершиной пирамиды, равной по своему могуществу 

языческому богу, человек создал условия для собственного само-
уничтожения. В своей безграничной силе человек обнаруживает и 
безграничную нравственную слабость. 

Открытое признание этого вывода влечет за собой состояние 
неопределенности и страха, нарастающих ощущений приближения 
к окончательной развязке. 

Возникают попытки найти ответ на возникающие вопросы 
путем обращения к исторической памяти, разного рода ассоциаци-
ям, намекам, философским конструкциям, а также фрагментарным 
практическим предложениям, из суммы которых может сложиться 
нечто достаточно цельное и определенное. 

Фрагментация общественного самосознания может оцени-
ваться как очевидное проявление цивилизационной паники, утраты 
оснований гармонии бытия. Фрагментарность современных цивили-
зационных суждений отталкивается от ближайших человеку реалий 
современной жизни, жизненного мира человека. Из чего складыва-
ется современный жизненный мир? Из странной смеси традицион-



Предисловие 

 

10

ных форм бытия с его новейшими выражениями, порожденными 
современной техникой. И здесь благо и зло сплетаются причудли-
вым образом в многочасовых стояниях в автомобильных пробках, в 
формировании всеохватывающего электронного контроля за пове-
дением людей, в рождении мира виртуальных интернет-кор-
респондентов, новых возможностей изменения естественной при-
роды человека, таких как пластические операции, трансплантация 
органов и даже изменение пола. Возникает перспектива клониро-
вания человека.  

Тем самым человек ставится в ряд с теми животными, кото-
рые стали объектами новейших генетических экспериментов. Не 
значит ли это, что представления человека о себе самом как вершине 
творения, имеющей право на господство в мире природы, являются 
очередной иллюзией и нужен новый взгляд на самого себя. 

Человек не хочет отречься от себя и своей исключительно-
сти, но он не может отречься и от логики, которая диктуется фак-
тами жизни. 

Человек оказывается неспособным давать однозначный ответ 
на встающие перед ним вопросы. Его собственный разум начинает 
следовать странной логике самоотрицания. Эта ситуация воспроиз-
водит ситуацию философии, прошедшей многовековой историче-
ский путь. Человек обретает философскую ментальность, даже не 
владея историей философии.  

Если человек в своих повседневных жизненных построениях 
сталкивается с необходимостью утверждать и отрицать одно и то 
же, в одно и то же время и в одном и том же месте, то он оказыва-
ется в ситуации интенсивного внутреннего напряжения и стремле-
ния освободиться от него любыми средствами. При этом в отноше-
нии данной реальности жизненной ситуации любой определенный 
выбор представляется неистинным. 

Не имея определенных ответов в конкретных жизненных си-
туациях, человек оказывается неспособным дать ответ и на извест-
ный гамлетовский вопрос: «быть или не быть?». 

Каким может быть выход из этой ситуации? Этот выход – в 
реальности, в которой существует возможность получения одно-
значных ответов на возникающие нравственные вопросы. С этим и 
связано обращение к историческому опыту. 



Кибернетический объект и гуманитарное знание 

 

11

В истории духовной жизни такая возможность создавалась в 
творчестве мистиков, интерес к которым парадоксальным образом 
возрастает в современной ситуации. 

Мистики видели исток духовных и интеллектуальных проти-
воречий в «соблазнах» земных вещей, побуждающих к тому, чтобы 
многое иметь и длительно наслаждаться. Это ли не ситуация со-
временного потребительского общества? Видимость устойчивого 
блага и порождает зло в жизни. Проблема здесь состоит в том, что 
видимость достижения устойчивого блага отождествляется в соз-
нании человека с подлинностью истины жизни, тогда как невоз-
можность получения суетных почестей и удовлетворения чванли-
вого высокомерия воспринимается как причина великой печали. 

Прорыв к истине жизни, с точки зрения мистика, происходит 
тогда, когда сердце человека, отчуждаясь от земного, обретает со-
вершенную легкость, а душа – полную свободу, а все чувствования 
освобождаются от печали и заботы. Эта позиция отстаивалась 
Мехтильдой Магдебургской, которая прошла искушения как ари-
стократической жизни, с ее красотой и богатством, так и отлажен-
ного порядка богатого монастыря. Она приходит к выводу, что 
«подлинно святой человек страшится более земного счастья, чем 
заботится о своих земных жизненных потребностях. Почему? Его 
жительство на небесах, а заточение в мире сем»1. 

Таково радикальное воссоздание истины бытия путем осоз-
нанного выхода из мира искушений земной жизни. Но не означает 
ли это субъективного исключения себя из действительности? 

Две реальности – сей мир и мир на небесах – отличаются 
своей действительностью. Земной мир реален, но он лишен качест-
ва подлинности, а значит, и действительности. Жизнь на небесах 
имеет качество подлинности, а значит, это и есть для души челове-
ка действительный мир. 

Соединение с действительным миром происходит путем са-
моотождествления с Христом, который через великую скорбь и 
великие страдания указал путь к истине. «Насколько мы здесь тер-
пим бедность, презрение и муку, настолько мы уподобляемся ис-
тинному сыну Божиему… 

                                           
1 Мехтильда Магдебургская. Струящийся свет божества. – М.: Наука, 

2008. – С. 190. 



Предисловие 

 

12

Насколько мы в святой простоте подлинно умеренны и бла-
горазумны, настолько мы уподобляемся Святой Троице, каковая 
есть истинный Бог, творящий все свои деяния по упорядоченной 
мере и творящий сие доныне»1. 

Таким образом, механизм самоотождествления с сакрально-
стью обеспечивает сохранение единства расколотой цивилизации. 
Вот почему Мехтильда Магдебургская обрушивает гнев своей кри-
тики на тех служителей церкви, которые изменили истине Христа. 

Чем интересна Мехтильда Магдебургская, жившая в XIII ве-
ке, современному сознанию? Тем, что для нее мистика – это не 
сумма абстрактных рассуждений, а образ жизни. Оказывается, воз-
можно выстроить последовательный внутренний мир посредством 
самоотождествления с сакральной реальностью, перевоплощения 
на ее основе и изменения типа своего поведения в повседневной 
жизни. Так возникает действительное инобытие, соответствующее 
логике самоотождествления с сакральностью. 

Мистика влияет на образование орденов, объединяющих ры-
царей, приверженных определенным сакральным принципам. Так 
возникает новая социальная реальность, влияющая на жизнь всего 
общества. 

Но возможно ли реальное формирование инобытия по отно-
шению к современной экономике, политике и современным соци-
альным отношениям? Как оказывается, прогресс информационной 
техники создает такую возможность. Сращение человека с компью-
тером позволяет уйти от мира реальных взаимоотношений и взаи-
модействий в мир игры, как особый тип субъект-объектного бытия, 
в котором происходит уход от всех конфликтов реальной жизни, 
уход от цивилизационного пространства – семейных, групповых, 
профессиональных, клановых, производственных отношений, и от 
цивилизационного времени, от долга перед историческим про-
шлым и историческим будущим. Это – обретение специфической 
свободы в точке виртуального бытия здесь и теперь. 

Коль скоро происходит массовое сращение человека с ком-
пьютером, возникают и формы виртуального общения и взаимо-
действия. Рождается социум киборгов. 

                                           
1 Мехтильда Магдебургская. Струящийся свет божества. – М.: Наука, 

2008. – С. 215. 



Кибернетический объект и гуманитарное знание 

 

13

Образование социума киборгов формирует новый взгляд и на 
историю философии и на философию. С одной стороны, в истории 
философии самой по себе видят замещение современной филосо-
фии, своеобразный плюралистический ответ на мозаичность и 
противоречивость современной ситуации. С другой стороны, в ис-
торико-философском плюрализме усматривают отсутствие науч-
ной строгости, точности и конкретности, в силу чего предлагают 
заменить ее качественно новой философией информации, которая 
предлагает решать нравственные проблемы бытия с помощью ком-
пьютера. Компьютер должен заменить собой нравственные макси-
мы Священного Писания, и в этом заключается его принципиаль-
ная, освобождающая сознание от сомнений и противоречий, роль. 
Очевидно, что эти точки зрения побивают сами себя в своем вза-
имном отрицании. Современная цивилизационная истина видится 
не в принципах и не в фактах, взятых сами по себе, а в метафориче-
ских образах, обозначающих направленность правильного поведе-
ния в современной жизни. Это – конструкты, дающие ориентир 
стратегии образа жизни. 

Так, образ кентавра – это образ соединения человека с при-
родой. Образ киборга – образ соединения человека с техникой. Что 
означают эти ключевые метафоры, определяют ли они пути сохра-
нения современной цивилизации? 

Образ кентавра означает возможность и необходимость со-
единения человека и животного в качестве приоритетной цивили-
зационной задачи, а значит, и коренную переоценку фактора при-
роды в сохранении цивилизации. Органический союз с животным – 
это новый взгляд на сущность цивилизации как системы дружеских 
отношений с животным, равновеликих человеческим отношениям. 
Тем самым цивилизационная стратегия должна определяться фор-
мированием нового гибридного социума, в котором человек и жи-
вотное находят свое специфическое место, определяющее новый 
тип их взаимодействия в цивилизационном целом. В этом взаимо-
действии безотносительная объективность включается в поле внут-
реннего бытия и становится составным элементом создаваемой 
гармонии, в которой человек и не-человек находятся в симметрич-
ном отношении. Это значит, что образ кентавра при всей его мета-
форичности может играть роль специфического духовного толчка 



Предисловие 

 

14

для формирования нового отношения к животному миру, к природе 
в целом, массовым экологическим движениям. 

Однако неверно рассматривать отношения человека и живот-
ного с однозначных позиций. В действительности это сложный та-
нец двух партнеров с неопределенным конечным результатом. 

Образ киборга, в отличие от образа кентавра, ориентирует на 
стратегию очеловечивания техники и технологии. Как кажется, 
техника и технология могут изменить свое качество и вернуть себе 
безграничное доверие в том случае, если они будут следовать нрав-
ственным законам, органически сольются с человеком, придавая 
ему новые физические и интеллектуальные силы и открывая перед 
ним новые неограниченные возможности.  

Особенно многообещающим представляется слияние челове-
ка с информационными технологиями. Однако и здесь обнаружи-
ваются амбивалентные следствия, в том числе феномен информа-
нии, полного включения человека в мир виртуального бытия, а 
вместе с тем и драматический отрыв от реальности. Можно, разу-
меется, представить новый социум и как сочетание двух социу-
мов – социума кентавров и социума киборгов. Это – две утопии, 
которые с разных сторон отражают тенденции эволюции совре-
менного общественного сознания. 

Эти тенденции оказывают влияние и на различные области 
гуманитарного знания. Речь идет не только об анализе новых форм 
отношений человека и животного, человека и машины, но и о не-
обходимости новых методологических подходов к анализу фунда-
ментальных и прикладных проблем гуманитарного знания. 

Как представляется, гуманитарное знание сталкивается с новым 
объектом своего исследования. Это – кибернетический объект, в ко-
тором взаимодействующие части постоянно изменяют свои роли и 
функции, порождая новые ситуации, требующие нахождения но-
вых решений. Новые решения могут выступать в форме социокуль-
турных конструкций, отвечающих запросам конкретных ситуаций. 

Как оценивать такие социокультурные конструкции с точки 
зрения теории истины? Возникает необходимость новых методоло-
гических подходов к современной цивилизационной реальности. 

В предлагаемом вниманию читателя очередном выпуске еже-
годника предпринимается попытка освещения совокупности теоре-
тических прикладных проблем гуманитарного знания, возникаю-



Кибернетический объект и гуманитарное знание 

 

15

щих в контексте отношения человека и социума киборгов. Речь, 
прежде всего, идет об изменении образа науки, интерпретации тео-
рии истины, новом толковании культуры и функций культурологии 
как науки, характеристики профессионализма в современном по-
нимании. Особое внимание уделено происходящим цивилизацион-
ным сдвигам, которые находят свое отражение в языке. Возникают 
новые интерпретации философии языка, в жизнь все шире входят 
технические языки, на которых раньше могли объясняться только 
специалисты, обсуждаются проблемы мирового языка и его отно-
шения к языку национальному. Если язык, как утверждал Мартин 
Хайдеггер, – это «дом бытия», то сегодня речь идет о глубоких 
процессах реконструкции этого дома с неоднозначными цивилиза-
ционными последствиями. 

Современная ситуация, различие информационных систем в 
условиях массовых коммуникаций оказываются основанием для 
анализа особенностей функционирования терминов, их группиро-
вания в тезаурусах, как инструментах информатики, создающей и 
использующей системы, позволяющие осуществлять автоматиче-
скую обработку текстов на естественных языках, а также перевод с 
одного естественного языка на другой. 

На этом пути возникает немало сложных проблем. 
Материалы, публикуемые в ежегоднике, отражая общие фи-

лософские и культурологические проблемы, вставшие в современ-
ной ситуации, и освещая конкретные проблемы гуманитарного 
знания, вместе с тем показывают те реальности, которые таятся в 
отождествлении принципов жизни человека и животного, и правил 
функционирования человека и машины. Отношения современного 
человека и животного претерпевают глубокие изменения. Анало-
гичным образом иная структура связей характеризует сегодня 
жизнь человека и функционирование техники. И это ставит перед 
гуманитарным знанием немало сложных проблем. 

Проблема исследования современной цивилизационной ре-
альности, в которой специфическим образом соединяются человек 
и животный мир, человек и мир информационной техники, выхо-
дит за рамки исторически сложившейся системы разделения науч-
ных дисциплин. 

В гуманитарном знании открывается перспектива сочетания 
классических и новых дисциплин, рождающего обобщающие нау-



Предисловие 

 

16

ки, позволяющие исследовать сложные формы воспроизводства 
цивилизационной жизни, взаимодействия управления, информации 
и культуры. 

Рождение обобщающих наук – явление не новое. Такой нау-
кой стала кибернетика, которая, по выражению Норберта Винера, 
является наукой о людях, животных и машинах. 

Кибернетика, конечно, сама по себе не охватывает той ду-
ховной сферы, которая определяет позитивные творческие импуль-
сы свободы человека, нацеленной на формирование глобальной 
гармонии, которая призвана определить специфическую сущность 
современной цивилизации. 

Это фундаментальный вопрос, от ответа на который зависят 
судьбы человечества. Поэтому можно говорить о культурологии 
как науке XXI в., раскрывающей реальные основания сохранения 
человеческого в человеке. 

Благодаря присущей человеку творческой способности, он 
сохраняет свою ведущую роль в структуре взаимосвязанных отно-
шений люди–животные–машины и, соответственно, именно он как 
субъект формирует цивилизацию соразмерную и соответствующую 
его сущности. 

Как раз в нарушении этой соразмерности и соответствия ко-
ренится угроза для современной цивилизации. 

Редакция надеется, что представленные в ежегоднике мате-
риалы послужат и обращению внимания исследователей на воз-
никшие цивилизационные проблемы, и в то же время видению тех 
крайностей, которые представляют опасность не только для основ 
гуманитарного знания, но и для решения ключевых практических 
вопросов жизни современного общества. 

 


